


Esta presentación del catecismo de Calvino 
corresponde al párrafo 1 del capítulo VI del 
libro Imperio, Reforma y Modernidad, en su 
volumen III: La revolución práctica de 
Calvino, páginas 387-401. Damos las gracias 
al autor, José Luis Villacañas, y al editor por 
el permiso.
Con este volumen 3º (2025. 820 pág.) se 
culmina el trabajo iniciado en 2017 con la 
edición del primer volumen que 
correspondía a la Revolución intelectual de 
Lutero (622 pág.). El segundo trató de el 
Fracaso de Carlos V y la escisión del mundo 
católico (2020. 510 pág.), todos editados por 
Guillermo Escolar Editor, Madrid.



La revolución práctica de Calvino tuvo una gran dimensión popular 
porque la estructura teórica de su pensamiento quedó definida de 
forma certera en una serie de catecismos que alcanzaron un 
indudable éxito en la formación de una nueva conciencia religiosa. 
La dimensión unitaria, y profundamente católica, del calvinismo 
reside en que estos catecismos se inspiraron todos en el Catecismo 
de Ginebra, la obra personal de Calvino que tuvo varias ediciones 
en vida del reformador. La primera, de 1536, estaba muy inspirada 
en la edición príncipe de la Institución, y no tenía la estructura final 
dialogada de la segunda de 1541, ya más pedagógica. Fue esta la 
que se editó en latín en 1545. Como se ve, las dos versiones del 
catecismo obedecieron a los dos momentos cruciales de la relación 
de Calvino con la ciudad, antes y después de su exilio en 
Estrasburgo, donde logró la madurez teológica y política a través de 
su relación con Bucero. En los días cercanos a su muerte, el gran 
reformador expresó su deseo de que no se introdujera cambios en 
el proceso religioso que él había conducido en Ginebra. Aunque 
contener los cambios es imposible en la historia, resulta claro que a 
pesar de ellos la fe reformada mantuvo plena fidelidad a la voluntad 
de Calvino, de tal manera que todos los catecismos calvinistas 
presentan un claro aire de familia. Cambios tuvieron que integrar, 
porque esos grandes catecismos se publicaron y escribieron en 
momentos decisivos de la expansión de la reforma calvinista, por lo 
general muy presionados por las circunstan-cias, en situaciones en 
que las iglesias locales de un territorio -Flandes, Palatinado, 
Holanda o Inglaterra-, tuvieron que fortalecer el sentido de la unidad 
de su fe. Esa voluntad se expresaba en los catecismos, que en 
realidad pueden ser llamados confesiones de fe. Tenemos que 
recordar que, desde los tiempos del propio de Calvino, la 
enseñanza de los fieles jóvenes se hacía en público, en la Iglesia, 
«a medio día, cuando se ayunta el pueblo en los templos». Así, al 
tiempo que se preparaba a la juventud, se reforzaba la enseñanza 
de los adultos con la voluntad de que el pueblo sea mejor instruido 
y edificado». Esta enseñanza tenía lugar durante el tiempo tasado 
de una hora cada domingo. Por tanto, la 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



institución del catecismo exigía una regulación muy precisa de la 
catequesis. En la epístola del autor a la traducción española de 
1550 se reconoce que esta institución forma parte del «orden 
público de los templos» [CC, 7] y debía hacerse al margen de la 
educación en el seno de la familia. El sentido de esta institución de 
la catequesis, caracterizada como «santa policía» [CC, 7], era la 
producción de unidad y comunidad, pues allí se enseñan los puntos 
que deben ser comunes>> a todos los fieles. 
El Catecismo de Ginebra, en su edición castellana de 1550, incluía 
una carta del traductor a un personaje que se mantiene en el 
anonimato, el Señor N, en la que cuenta cómo ha sido liberado de 
la superstición al refugiarse en la ciudad en la que este ejercicio [de 
la fe] resplandece más que en ninguna otra de la Christiandad>> 
[CC, 4]. Este hecho lo comprueba nuestro traductor por el ejemplo 
de la honestidad con que viven» [CC, 4]. El traductor, recién llegado 
a Ginebra aunque procedente de una larga ausencia que yo he 
hecho de España» [CC, 6], queda impresionado por la disciplina 
social y obtiene de este espectáculo una «consolación» que se 
torna tristeza ante el pensamiento del estado de la «nación 
española». Es por eso que emprende con vivo contento la 
traducción de esta obra con la esperanza de que con ella mejore su 
patria. Comprende que es una acción de caridad traducir el 
catecismo, pero también una acción patriótica, el cumplimiento de la 
obligación que como español les tengo [CC, 5]. Se trata, y el propio 
traductor lo reconoce, de ofrecer un instrumento de gobierno, 
dotado de una regla infalible» de la fe. No podemos ignorar la 
dimensión a un tiempo política y religiosa, ni olvidar el vocabulario 
de Modernidad que preside la obra. Finalmente, el autor del 
catecismo se dirige al lector, sin confesar su nombre, para 
caracterizar su obra como enseñanza en la doctrina cristiana, lo que 
muestra la tipicidad específica 
Citaré el catecismo de Calvino por la edición castellana de 1550, 
que sin especificar el lugar -aunque fue editado en Ginebra- fue 
traducido del francés como Catecismo, a saber es Formulario para 
instruir los mochachos en la Christiandad: Hecho a manera de 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



prólogo, donde el ministro de la Yglesia pregunta, y el mochacho 
responde. Ha sido reeditado por la Fundación Federico Fliedner, 
Madrid, 2016, con el facsímil y con una transcripción al castellano 
actualmente reformada de las obras que llevan este título, como la 
de Ponce de la Fuente y todavía antes la de Juan de Valdés de 
1529. 
La estructura del catecismo de Calvino, si la comparamos con el 
catecismo aprobado en Trento, no resulta muy diferente. Expone 
primero el Credo, luego el decálogo, a lo que sigue la explicación 
del Padre Nuestro. A estas tres partes sigue una serie de 
preguntas sobre la palabra de Dios y acaba con la explicación de 
los sacramentos. No es esencialmente distinto del catecismo 
romano, que tiene una primera parte que explica los artículos del 
Credo, una segunda parte que se dedica a explicar los 
sacramen-tos, una tercera que analiza los mandamientos, y una 
cuarta parte sobre la oración que, finalmente, concreta con una 
explicación del Padre Nuestro. 
La diferencia fundamental no está en el lugar preferencial que se 
ofrece a los sacramentos en el catecismo católico. Mucho más 
importante es la naturaleza misma de este catecismo, frente al 
calvinista. Pues el primero, que en la edición de Pío X de 1905 
ocupa más de quinientas páginas, es en realidad una suma de todo 
el saber doctrinal católico, plagado de citas y antecedentes eruditos, 
de autores de la tradición y de los textos sagrados. Resulta evidente 
que está dirigido no al pueblo cristiano, sino a los sacerdotes, pues 
solo un estudioso profesional puede hacerse cargo de todo ese 
saber y de todas las distinciones y citas volcadas en el catecismo. 
Su imponente presencia ofrece lo que necesita saber un clérigo 
que, como persona sagrada, administra la gracia en la medida en 
que comparte el saber de una institución milenaria. Sin esta 
comprensión de la persona sagrada del clérigo, dotada de un 
carisma del cargo que tiene que ser acreditado desde un saber 
corporativo sagrado, no tiene sentido este catecismo. Su finalidad 
no es formar al pueblo, sino al burócrata de la sagrada institución. 
No tiene una aspiración pastoral directa, sino indirecta, 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



pretendiendo formar al funcionariado sagrado de la Iglesia. Cuando 
Pío X identifica el destinatario de este catecismo, sabe que son los 
párrocos, no los fieles. Con este catecismo se tiene que examinar 
al sacerdote como persona sagrada, no al rebaño. Por supuesto, lo 
que de todo este ingente sedimento de sentidos pueda llegar a ser 
real y efectivo en la mente del sacerdote, no se conoce bien; lo que 
de todo ello se pueda traspasar al pueblo, es obviamente mínimo. 
Las aspiraciones del Concilio de intensificar las visitas episcopales 
quedaron defraudadas muchas veces, como vimos en el segundo 
volumen; pero de haberse realizado según la previsión del 
catecismo tridentino, habría sido lo más parecido al examen 
académico de un experto teólogo, al modo de la jerarquía de los 
rigurosos confucionistas. En el mejor de los casos, luego de esta 
enseñanza, se habría configurado un mandarinato de expertos 
capaces de responder de manera exhaustiva al saber corporativo 
de la institución 
eclesiástica. Nada de todo esto se aprecia en el catecismo de 
Calvino, que tiene apenas un centenar de páginas y que se 
organiza mediante preguntas y respuestas muy sencillas, ya que 
está presidido por la idea del pastor, no como hombre sagrado, 
sino como maestro del pueblo. Este catecismo está pensado para 
la juventud, y por eso se pone en el lugar de los "muchachos" y de 
sus inquietudes. Cuando el catecismo católico analiza la fe, se 
lanza a disquisiciones filosóficas sobre el sentido de esta virtud y 
su relación con el saber, cuya finalidad es que se acabe 
considerando sagrada la palabra que brota del sacerdote. Por lo 
tanto, los fieles deben recibir la predicación de sus pastores, no 
como una palabra humana, sino como la palabra divina del mismo 
Jesucristo. Esta divinización del sacerdote falta por completo en la 
propuesta de Calvino, cuyo pastor no está pendiente de abrumar al 
fiel con su saber, ni de identificar un esquema corporativo de 
proceder, sino que manifiesta la voluntad de entregarse a un 
diálogo capaz de identificar los puntos fuertes en los que el 
catecismo puede organizar la existencia del joven. 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



Por eso su estructura es de preguntas y respuestas y no expositiva 
ni explicativa. Por supuesto, las infinitas notas eruditas de la 
tradición teológica están descartadas. Solo están permitidas las 
invocaciones de los pasajes de la Escritura en los que se basa la 
doctrina. La relevancia existencial es lo buscado. La primera 
palabra del catecismo romano es sobre la necesidad de la fe, lo que 
se responde con todo el saber de la tradición teológica. La primera 
pregunta del catecismo de Calvino va al grano de forma directa y 
fulminante. ¿Cuál es el principal fin de la vida humana?» [CC, 9]. Ya 
vemos desde el principio que el catecismo ha seleccionado de 
manera drástica el saber de la tradición y quiere causar una 
inquietud existencial fundamental. El joven, tras la primera 
pregunta, tiene que pensar sobre su existencia en su totalidad. Esta 
renovación de la actitud socrática, elevada a motivación religiosa 
central y fundamental, caracteriza la impronta humanista de 
Calvino. La religión y la fe aspiran a dotar a la existencia humana 
de sentido en su totalidad. Que se trataba de incorporar la tradición 
filosófica a la forma de vida religiosa, se ve cuando el pastor lleva al 
joven a la cuestión del soberano bien del ser humano» [CC, 9]. 
Pero tan importante como estas preguntas platónicas es la 
respuesta que la juventud tiene que aprender, algo que se logra 
cuando es el «mochacho⟫, y no el pastor, quien ofrece las 
respuestas decisivas. Conocer a Dios como soberano en nosotros, 
tiene una consecuencia decisiva y fundamental para este 
catecismo. La meta del ser humano es que Dios sea glorificado en 
cada fiel. Este hecho distingue la vida de cada uno con una 
importancia insustituible, propia, que caracteriza al fiel con un brillo 
que es reflejo de la gloria que da Dios, que tiene que manifestarse 
ante todos. Se ha acusado al calvinismo de carencia de sentido 
estético, pero esta es una acusación precipitada. Gloria, como 
sabemos por la monumental obra de Hans Urs von Balthasar', es 
una categoría estética que hace referencia al aura que recibe toda 
la creación cuando está en contacto con su creador. En el 
calvinismo se centra en el brillo de la propia comunidad cristiana y 
se distribuye entre los 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



fieles dotando a su vida de una estilización que es ciertamente 
portadora de aura. Esta es la meta. Dado que el mundo entero en 
su belleza es la gloria de Dios, esa misma belleza es la que debe 
brillar en la conducta del ser humano de forma especial si ha de 
pertenecer a la comunidad cristiana. Esta afirmación vital capaz de 
estilizar la conducta de cada fiel no es la aspiración del catecismo 
romano, que solo quiere conformar la autopercepción corporativa 
del párroco. En el catecismo de Calvino se forma sobre todo la 
autoconfianza del joven. Su existencia no sólo tiene sentido, sino 
que ese sentido debe ser apreciado por el mundo, brillar en él, 
ordenar la totalidad de su conducta. Glorificar a Dios es conocerlo y 
distinguirse por la forma de actuar. La práctica, no la intimidad de la 
gracia que permea los agradables sentimientos, propia de la cultura 
luterana, caracteriza el lugar donde debe brillar la gloria de Dios. Y 
el efecto central de esta distinción y brillo, que refleja la gloria de 
Dios, es la confianza, una sensación que, elevada a condición de 
vida, tiene los mejores efectos sobre cualquier joven [CC, 10]. Esta 
es una doctrina que ha sido establecida expresamente por Calvino: 
no hay elemento de su gloria que no implique algo saludable y 
provechoso al ser humano [CC, 79]. Entre gloria y deseo hay una 
correlación clara [CC, 80]. La estetización de la gloria no es así 
absoluta, como no lo es la actitud contemplativa o de conocimiento. 
Se trata del brillo de la praxis, de la conducta. Este es el 
fundamento de la revolución práctica de Calvino. Como vemos, 
todo está diseñado para lograr <<certidumbre>>, pero también 
<<dulcedumbre y graciosidad>> [CC, 80]. El fundamento de esta 
confianza es que la omnipotencia de Dios es inseparable de su 
<<soberana>> bondad y de su misericordia «hasta mil 
generaciones» [CC, 50. Esto se afirma específicamente acerca del 
mal en el mundo. Dios lo tolera, pero lo reconduce siempre al bien. 
Por eso la conciencia del o de la joven debe estar en reposo, y 
estar tranquila, pues sabe que Dios tiene <las riendas>> del mal y 
<<promete defendernos y ser nuestro protector» [CC, 16]. Hay un 
origen sin duda calvinista en el optimismo ilustrado e incluso en la 
doctrina del mejor de los 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



mundos posibles. Calvino ha fundado en su catecismo una 
confianza que jamás desespera, que no ve el mal como 
irreversible. Ese es el fundamento de la teodicea moderna. Sin 
embargo, todos estos elementos no forjan la mentalidad de un 
estamento, ni de una corporación, sino de un pueblo. Todo el 
catecismo de Calvino aspira a dotar a la juventud de la seguridad 
de la actitud benevolente de Dios hacia el ser humano porque Dios 
se conoce en Cristo, y esa feliz despreocupación y serenidad que 
Cristo muestra tantas veces en el Evangelio es el fundamento de la 
confianza [CC, 11]. 
Frente a lo que se suele decir, no hay sombra de elemento hostil, 
amenazante, tenebroso o inquietante en este catecismo. Se habla 
solamente de la vida eterna y no del infierno», dice un pasaje [CC, 
39]. En otro se reconoce que aquí se ofrece doctrina amigable> 
[CC, 46]. No hay sombra de sectarismo ni de particularismo. El 
Dios de Calvino es tardío a indignarse [CC, 51]. Su credo es el de 
la santa Iglesia católica universal [CC, 12]. Frente a lo que será la 
evolución histórica del calvinismo, el Catecismo de Ginebra es 
profundamente anti sectario. Se busca establecer el <<orden 
común» [CC, 57] de una sola Iglesia, fuera de la cual no hay 
salvación y donde está expresamente prohibido <<hacer secta 
aparte» [CC, 37]. 
Con extrema sencillez, este catecismo no se enreda en misterios ni 
complicaciones que escandalizan a la inteligencia. Es muy evidente 
que esta es su propia finalidad, y se puede ver en cómo pasa de 
puntillas sobre la virginidad de María [CC, 23]. Dios Padre es 
principio, causa y origen; el Hijo, su sabiduría eterna; y el Espíritu 
Santo, su poder que está derramado sobre todas las criaturas>> 
[CC, 13]. No hay voluntad de entregarse a disquisiciones teológicas, 
sino de simplificarlas al extremo. No hay palabras cargadas de 
sentido por milenios de disputas. Por supuesto que no se muestra 
inclinación alguna a especular acerca de si eso no sería un 
panteísmo espiritual, el mayor peligro que representaba Servet. Hay 
una autocontención especulativa aquí que se impone en todo el 
catecismo y cuya lógica es siempre apotropaica, ofrecer 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



consuelo. Dios gobierna el mundo con su prudencia, en una imagen 
antropomórfica elemental, que llama a que el ser humano gobierne 
su propio mundo con la misma solvencia. Entonces el traductor 
español honra este sentido y lo intensifica al traducir: <<Dios no 
está ocioso, pues tiene siempre la mano sobre la labor» [CC, 14]. 
Esta imagen atraviesa la vida del que lo conoce y lo imita, y 
constituye la premisa de toda revolución calvinista. Frente al Dios 
de los contemplativos, que se inspiraron en la noesis noeseos de 
los griegos, Calvino propone el Dios que pueden comprender los 
artesanos, no los virtuosos especulativos ni los místicos refinados. 
Y no solo los artesanos, sino los que pronto serán los científicos, 
porque a Dios lo conocemos por la palabra y la vida de Cristo, pero 
también por sus obras mundanas. Ese estímulo a favor de la 
ciencia del mundo pasa ahora a ser una obligación connotada 
religiosamente. Si el fin de la existencia humana es conocer a Dios, 
nos es necesario buscarlo» por sus obras, ya que nuestro 
entendimiento no es capaz de comprender su esencia». El mundo 
es ahora un espejo en el que verlo. Lo decisivo es que para 
contemplar a Dios debemos conocerlo» en el mundo [CC, 15]. El 
programa moderno estaba en marcha con sus dimensiones 
simplificadoras, con sus claridades elementales. Conocer a Dios en 
el cielo y en la tierra, en Cristo y en el mundo. El orden natural es 
suyo, y es un orden. Lo refleja y lo glorifica. Cristo aparece en este 
catecismo como el ungido, y por eso es rey, presbítero, sacerdote y 
profeta. Tenemos aquí una peculiaridad del catecismo frente a los 
autores españoles como Fray Luis de León, que gozan del nombre 
de Cristo como el centro casi cabalístico de la cultura humana. 
Calvino no conoce innumerables nombres de Cristo, como el 
pensamiento islámico de Alá o el misticismo de la cábala cristiana 
de Fray Luis. Rey de un reino espiritual que solo se basa en la 
palabra como forma específica de producir «justicia y vida», dice el 
muchacho, esa es la función de la palabra profética. En tanto 
presbítero asume un <<oficio y autoridad», que facilita que la 
confianza buscada se concrete. Pero la dimensión mítica, 
específicamente humana de cristianismo de Calvino, se ve en que 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



«todo es para nuestra utilidad>> [CC, 19]. Cristo es la dimensión 
humana de Dios y con Él participamos de esos mismos bienes que 
el Espíritu Santo le ofreció. Así que nada de panteísmo. La 
dimensión del Espíritu no nos pertenece por naturaleza, sino que 
nos distingue en una forma de vida a la que solo se accede desde 
la figura de Cristo. Sin embargo, esta exclusividad entra en tensión 
con la metafórica emanatista, ciertamente espiritualista, que se 
expresa en términos de «alumbrar>> [CC, 34]. Lo que fluye desde 
Cristo a los fieles es el Espíritu, pero lo hace como una luz que 
significa virtud y poder. «Cristo, fuente de todo», dice el Catecismo 
CC, 191. Con ello exhorta Calvino a que el ser humano tenga 
conciencia de su poder. Ese es el fundamento de la libertad de 
conciencia, que puede ser la fuente de vivir de manera justa. 
Calvino asume un presbiterado potencialmente universal, en la 
medida en que también el fiel comparte esta dimensión de Cristo. 
El Dios omnipotente de Calvino comunica sus atributos de manera 
finita a los fieles por la mediación de Cristo. Ese es el sentido de 
haber sido adoptados por ÉL Cristo es así el primero nacido entre 
muchos hermanos» [CC, 21] y se convierte en hombre para que el 
fiel sea un poco deificado por Él. En él nos conviene cobrar lo que 
en nosotros mismos nos falta [CC, 22]. Una estructura 
compensatoria recorre todo el planteamiento de este juego de 
divinización y humanización. Solo el dechado de perfección puede 
comunicar perfección. De la historia de la vida de Cristo no se 
habla. Estamos ante la funcionalidad existencial del mito, pero 
reduciendo su narratividad de forma drástica. Porque aquí no se 
habla sino de aquello que es pro- Esta doctrina es para algunos 
autores tan fundamental como la predestinación, Daniel Y.K. Lee 
ha escrito un libro muy relevante para esta cuestión: The Holy Spirit 
as Bond in Calvin's Thought. Its Functions in Connection with the 
extra Calvinisticum, Peter Lang, Berna, 2011, alrededor del 
problema de la communio, insertion, o insitio in Christum como la 
clave de la pneumatología calvinista. Recogiendo una formi dable 
bibliografía, la obra insiste en la continuidad con la doctrina de 
Bucero. Los textos extra 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



calvinisticum -aquellos que diferencian su doctrina de la Cena 
respecto de los oponentes luteranos-muestran con toda claridad en 
la edición de la Institutio de 1559 [11, 2, 4 y IV, 17, 30] que el 
Espíritu es la presencia continua de la Palabra en el mundo, tal y 
como lo hizo desde el principio. La divinidad de la Palabra no se 
eleva a los cielos como en una prisión, sino que se derrama sobre 
todas las cosas a través del Espíritu. De este modo, Calvino se 
oponía a la teoría de la carne celestial de Cristo, de Menno 
Simmon, rechazando también la doctrina de la ubicuidad de la 
carne de Cristo, que era la idea de Lutero. Esta doctrina tiene una 
importancia crucial para legitimar y fundamentar la naturaleza 
federal de la palabra cristiana, y por eso Calvino invocó siempre la 
noción de Espíritu Santo como vínculo». La communio Christi fue 
asi vínculo Spiritus. «Nosotros trazaremos cómo la noción de 
communio Christi fue invocada para salvaguardar la unidad y la 
diferenciación de los beneficios salvíficos. [...] Exploraré cómo el 
Espíritu Santo une a los creyentes en la presente vida con Cristo en 
el futuro. Esta voluntad nos llevará a la terminación de la doctrina 
del extra calvinisticum en la escatología» [6-7]. Este fue el espíritu 
de la revolución práctica de Calvino, que siempre tuvo dimensiones 
federales en el límite universalistas y verdaderamente católicas. 
Kant es un heredero del espíritu de Calvino en este sentido. 
piamente sustancia de nuestra redención», concluye el muchacho, 
integrando así no sólo el fundamento de la iconoclasia calvinista, 
sino también de su sobriedad narrativa. Esa búsqueda de lo 
sustancial es la característica de un nuevo espíritu racional que 
filtra toda la tradición, frente a la legitimidad acumulativa del 
catecismo romano. Calvino ve ese mismo espíritu que busca lo 
esencial en la intención misma del Credo y lo eleva al timbre del 
cristiano. Se habla de Poncio Pilato en el Credo, pero solo lo 
estrictamente funcional para garantizar la verdad histórica, la 
facticidad de la condena, no por el gozo de la narración. Si hay una 
prevención en el Catecismo es contra la fantasía [CC, 44, 77]. Ese 
es el fundamento de la iconoclasia, que afecta solo a querer reducir 
a Dios a imagen [CC, 47], no a representar el mundo [CC, 48]. 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



El Espíritu y la policía espiritual» [CC, 56] imponen así una 
reducción drástica de la fantasía, una búsqueda de lo esencial, de 
lo necesario a la salud espiritual [CC, 59]. Solo se incorporan 
acontecimientos y relatos lo justo para representar nuestra 
persona» [CC, 24], de tal modo que la dimensión simbólica se 
concentre en aquellos rasgos universales de la naturaleza humana 
que Él precisamente deroga. Lo que el Credo exhibe de la vida de 
Cristo es sólo aquello de lo que Él nos <<descarga» y sobre todo de 
la maldición como especie. Este punto es especialmente claro en el 
Catecismo de Calvino, que deja la impresión de que el cristiano 
debe ser consciente de pertenecer a una humanidad bendecida. Y 
cuando el ministro anticipa la duda en el muchacho y pregunta si 
acaso de todo eso <nos pro-cede algún bien, pues nosotros no 
dejamos de morir» [CC, 25], la duda se resuelve casi en un espíritu 
de Epicuro, en el sentido de que no debemos más temer la muerte 
como cosa espantosa» [CC, 26]. Pues su descenso a los infiernos 
quiere decir sencillamente que también nos libró de la angustia que 
él mismo padeció. El sentimiento de aquella espantosa congoja en 
su conciencia nos libra de padecerla. De este modo, la traducción 
de la vida de Cristo resumida y recogida en la proclamación del 
Credo alcanza una dimensión existencial concreta, que libera el 
alma de la juventud de ciertos elementos conflictivos de la condición 
humana que por primera vez el traductor vierte como <abismo>> 
[CC, 27]. Para eso, la condición humana de Cristo tuvo que ser 
experimentada en su plenitud abismal, para que fuera revertida 
apotropaicamente en el ser humano como un ejemplo que tuviera 
consecuencias ontológicas en cada uno. La metáfora del capitán 
Cristo, así como la de la compañía de pastores, que como se ve 
tendrá su versión jesuítica paralela, se despliega ya en el 
Catecismo [CC, 26], lo que muestra lo atenta que estuvo Roma 
para llevar también a efecto su propia renovación, que pronto 
demostró su limitada eficacia. En efecto, la Compañía de Jesús no 
pudo superar los límites impuestos por su estructura aristocrática, 
elitista, jerárquica, lo que le impidió disponer de un sentido y un 
elemento popular capaz de infundir 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



una mentalidad al pueblo católico. Desde este punto de vista, su 
disciplina espiritual se dirigió a las élites, mientras que para el resto 
del pueblo se mantuvo la dimensión pastoral tradicional con sus 
líneas rojas inquisitoriales. Por el contrario, ya en el propio 
catecismo calvinista este elemento popular se descubre porque el 
muchacho responde con desenvoltura a todas las objeciones y 
preguntas del ministro. El efecto retórico de este planteamiento es 
decisivo. Si se busca la confianza, esta se alcanza y se estabiliza 
cuando el muchacho calla al ministro y sus aparentes dudas, no a 
la inversa. No estamos aquí en una conversación entre clercs o 
virtuosi, como en los ejercicios ignacianos, sino en la conformación 
de un carácter general entre la población. De este modo, y 
curiosamente, en el catecismo calvi-nista el ministro va limitando 
sus propias dudas conforme la fe sin fisuras del joven evade una y 
otra vez las cuestiones que le plantea. 
Es increíble la innovación pedagógica de este escrito, que se olvida 
de aquel modelo platónico del esclavo que es dulcemente llevado 
por Sócrates y, sobre todo, del apabullante saber teológico del 
clérigo católico, para hacer del mochacho un verdadero maestro. 
Cuando el pastor, que en castellano se traduce por ministro y no 
por sacerdote, le pregunta por la diferencia entre Cristo y el 
pecador, su sana y sencilla inteligencia extrae aquello que de uti 
lidad para la confianza propone la historia y recuerda que el 
pecador sufre aquellos abismos de la existencia de forma continua, 
mientras que Cristo nos da ejemplo porque <no dejó de esperar en 
Dios en medio de tales congojas» [CC, 28]. Confianza es renuncia 
a la desesperación y certeza de que el mal revertirá en bien. Es la 
premisa del optimismo moderno, algo que llega hasta la sustancia 
misma del posterior espíritu revolucionario, que aquí se afirma con 
la ingenuidad de una primera vez. 
Todo está al servicio de aquello que ya vimos en la Institución, la 
capacidad de producir el olvido de Dios, que hace la vista gorda 
sobre nuestros pecados, que cubre nuestras imperfecciones [CC, 
42]. Dios condona todas nuestras deudas. Esa es su misericordia 
[CC, 87]. No hay memoria de ellas en la mente de Dios, confiesa el 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



avispado zagal [CC, 28]. Y no solo eso, sino que también le place 
las obras de los humanos a pesar de su imperfección, no por su 
dignidad intrínseca, sino por la liberalidad de su juicio [CC, 43] El 
efecto de liberación de la conciencia que esta tesis produce no 
puede medirse lo suficiente, pero en todo caso refuerza la 
condición existencial de la religión, su capacidad de producir 
confianza y expectativa, de vertebrar la totalidad de la vida. Lo 
mismo sucede cuando extrae la utilidad que se sigue de la 
resurrección. Por supuesto que se afirma la <<inmortalidad 
gloriosa», pero se subraya que el sentido crucial de resurrección 
tiene que ver con esa escatología del presente, con esa 
resurrección desde ahora en novedad de vida [CC, 29]. Todo el 
catecismo está orientado al provecho existencial que la juventud 
puede extraer de cada una de sus palabras. De nuevo, el 
emanantismo espiritualista se afirma con la ascensión de Cristo, 
que bloquea toda posibilidad de presencia carnal en el mundo y, 
por tanto, de la transustanciación. Solo está presente en el mundo 
por su virtud y por el Espíritu, pero este se derrama por todo [CC, 
31]. 
Los terrores del Apocalipsis son también disminuidos de forma 
radical en el Catecismo. Aparecerá, cierto, pero no de forma 
espantosa, como algo que debamos temer, pues se recuerda que 
«nuestro juez es nuestro abogado» [CC, 33]. La Iglesia no es sino 
el conjunto de los elegidos que hacen brillar la gloria de Dios, pero 
esa Iglesia acompaña la estructura del Espíritu, y por eso está 
derramada por todo el mundo [CC, 35]. Este será el fundamento de 
su capacidad expansiva, sostenida por un mensaje que se pretende 
ciertamente emancipador de tanto lastre histórico, una especie de 
nuevo comienzo para la humanidad cristiana. Su unidad reposa 
sólo en el Espíritu, no en ninguna institución corporativa y mucho 
menos en una institución con poderes judiciales. Cuando al final del 
Catecismo se define <<la virtud incomprensible de su Espíritu», lo 
que se dice será decisivo para entender los fenómenos centrales de 
la expansión de la Iglesia calvinista, pues el Espíritu <ajunta bien 
las cosas apartadas por distancia de lugar [CC, 110], 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



el fundamento de la profunda afinidad de calvinismo y federación. 
San Agustín es introducido con la diferencia En realidad, la afinidad 
ya venía de Lutero, en la medida en que tradujo el «berith» de 
Yahvé con el pueblo de Israel como Bund, de tal manera que la 
federación debía tener un fundamento teológico. Esto significaba 
dos cosas: que allí donde había una federación, allí estaba Dios, o 
que sólo Dios podía lograr una federación. En esta doble dirección 
se contenía, por un lado, la dimensión sagrada del Reich 
germánico, finalmente Sacro Imperio; y, por otro, la posibilidad de 
que la aguda conciencia religiosa diera lugar a una federación 
nueva. Es preciso recordar que la Liga de Esmalcalda nunca se 
llamó Bund a sí misma, pues habría resultado blasfemo a los ojos 
de todos elevar a sagrada una mera liga militar, aunque fuera en 
defensa de la religión luterana. Sin embargo, el talante religioso 
calvinista, su proliferación de usos de lo profético, si estuvo en 
condiciones de caracterizar como teológico el covenant inglés y 
todos los demás que se realizaron en América hasta el propiamente 
constitucional. Por caminos que tienen que ver con entre Iglesia 
visible y aquella que «no se puede enteramente ver al ojo; pero la 
Iglesia visible debe tener <<señales», de tal manera que, aunque 
no es la misma que la invisible, sí debe ofrecer en el mundo 
elementos de la gloria de Dios. Aquí Calvino recupera el viejo 
dictum de nulla salus extra ecclesiam. En esa Iglesia visible debe 
brillar la invisible. Por supuesto, no se identifican, porque la 
salvación solo se conocerá el último día, pero la visible sí debe 
integrar ese signo expreso y mundano de la salvación que es el 
perfeccionamiento continuo, el progreso en la fe y la caridad. Este 
perfeccionamiento no solo concierne a la comunidad sino a cada 
uno. Este es el sentido pastoral básico del calvinismo, que implica 
un omnes et singu latim que se atiene a la divisa de que «el hombre 
se pruebe a sí mismo [CC, 111], antes de darse por bueno, algo 
cuyos ecos llegan a Weber. Aquí, en este mundo, aspirar a la 
perfección es tan cierto como saber que no se conseguirá. De ello 
se deriva que cada uno, según la gracia que Dios le ha hecho, se 
esfuerce continuamente a pretender la [perfección] aventajando de 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



día en día» [CC, 70]. Esta voluntad de saber hasta dónde se puede 
llegar en el perfeccionamiento fue decisiva en la formación del 
carácter calvinista y es un rasgo del tipo humano que poco a poco 
se fue imponiendo en la Modernidad. 
Si uno lee las prolijas explicaciones del catecismo romano no estará 
en condiciones de responder a las preguntas: ¿Y cómo debe 
orientar el o la fiel la conducta concreta en su día a día? ¿Cuál ha 
de ser su disciplina de vida y su forma de orientarse en la vida de la 
comunidad? En este sentido, el catecismo romano no afecta al 
núcleo central de la vida humana. Explicando los mandamientos, el 
catecismo calvinista da señales inequívocas de una forma de vida. 
Se trata de no robar, pero también de no firmar <<malas 
contrataciones y medios no razonables> [CC, 63]. No se trata solo 
de no matar, sino de no realizar el homicidio espiritual [CC, 61]. No 
se trata de tener el pan de cada día, sino de ganarlo <<con el 
trabajo de nuestras manos», con industria, diligencia, lo que permite 
esperar su bendición [CC, 85]. Más allá de los actos, siempre se 
trata de la salud espiritual>>> [CC, 59] y esto tiene que ver con la 
transformación del núcleo interno de la personalidad, la intención 
misma, el «mal pensar>> [CC, 64]. Si ese núcleo no es afectado por 
el mensaje cristiano, este pierde su espíritu. Ese núcleo es el que 
se descubre cuando, siguiendo la revolución teórica de Lutero, se 
adopta la óptica pasiva de mirarse, de pensar en uno mismo como 
si se estuviera «delante de Dios» [CC, 64]. Calvino ha conocido el 
efecto euforizante que produce esta óptica pasiva, y que en realidad 
extrema las posiciones platónicas que hablaban de sentirse 
invadido por el daimon. Observarse continuamente y apreciar 
cualquier mejora produce celo del corazón, con su ardor y 
vehemencia», ese entusiasmo que es verdaderamente profético 
porque está en condiciones de anticipar el futuro. El traductor 
español ha identificado que eso sucede conectando con fuerzas 
que están más allá de la conciencia humana. Por eso recuerda que 
ese ardor «fuerza muchas veces la lengua a hablar sin que el 
hombre piense en ello» [CC, 75]. Y en realidad, Calvino es uno más 
en la línea que va desde Pablo a 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



Agustín, y desde Lutero a Freud, que sólo confía en la educación y 
en la transformación del ser humano cuando se llega a conectar 
con esas fuerzas del inconsciente. Esa es la fuerza y la virtud del 
Espíritu, y Calvino, mucho antes que Lacan, sabe que eso sucede 
por la fuerza del lenguaje que se entiende, por la palabra dicha en 
el idioma que se conoce. Esa es su mayor objeción para mantener 
la liturgia en latín, lo que parecía completamente siniestro para los 
francis-canos que se acercaban a los oficios calvinistas, al 
escucharlos en francés. Con ello, quedaba destruido el sentido 
elitista de los funcionarios sagra-dos, incapaces de entender que 
esa palabra dicha en una oración en latín no tenía fuerza para 
conectar con el núcleo humano de quien escuchase. <<La oración 
en lengua no conocida», dice el <<mochacho» con su desenvuelta 
resolución, es burlarse de Dios y hacer del hipócrita perverso» [CC, 
75]. Y lo es realmente, pues produce un juego que resbala sobre el 
fondo pétreo del inconsciente. 
La dimensión potencialmente mundial del cristianismo tiene que ver 
con la propia realidad ontológica del Espíritu que, como la luz, se 
expande sin límite. La única condición es que se tenga ojos, que se 
reciba esa luz. Pero incluso los ciegos pueden sentir su calor. 
Contra lo que será la divisa del posterior Leviatán del Estado 
hobbesiano, diseñado para apagar la voz de los calvinistas, es de 
esta luz de la que se dice que no hay poder que pueda resistir al 
suyo» [CC, 82], y ese reino de la luz es sencillamente el reino de 
Dios. Como tal, se cifra en esa paulatina transformación del núcleo 
básico del ser humano que lo dispone para acreditarse a sí mismo 
en sus posibilidades de perfección por la palabra. El único poder de 
ese reino es la palabra. Esta condición calvinista recoge las 
aspiraciones utopis. tas de Fiore, de la Iglesia del Espíritu medieval, 
a las que dota de la base de la vida comunal y urbana. Pero su 
aspiración no puede ser otra que atender la dimensión universal del 
Espíritu, cuya potencia es que «será el todo en todas las cosas>> 
[CC, 83]. 
La clave del poder pastoral calvinista la da esta sencilla divisa: 
«Dios nos gobierna por su Espíritu» [CC, 89]. Esta es la más 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



poderosa legitimidad del hecho de que los seres humanos solo se 
gobiernan por la palabra, por el Espíritu, y no tanto por el derecho o 
la ley. La dimensión preferente del Espíritu es la Palabra que el 
propio Dios nos envía y nos exhorta a que la escuchamos. Esa 
Palabra se distribuye con sus bienes y promesas <<extendidas por 
todo el mundo» [CC, 104]. Sobre esta imagen se despliega el 
ministerio de la palabra del pastor. Pero no solo en el pastor. 
También en la confesión pública y hablada de la fe. Esto es lo que 
se realiza en acto en este catecismo, en esta secuencialidad de 
preguntas y respuestas razonadas. Pues el Espíritu es dar razones 
capaces de, mediante encadenamientos lógicos, llegar a la 
certidumbre de conciencia» [CC, 93]. Frente a este gobierno, el 
reino del diablo es una «tiranía>> [CC, 91] cuya mejor arma es 
utilizar la natural inclinación» del ser humano a dejarse engañar, 
quedar dominado por la fantasía y vivir en medio de confusiones 
mentales. Con ello, alrededor del poder pastoral se construye en 
realidad una metafórica de todo gobierno y una forma de entender 
la política. Pero por debajo de estas representaciones se abre paso 
un estilo mental de sobrio análisis y de rigor lógico, de claridad de 
ideas, que ve en los estados de confusión un índice del dominio de 
lo pecaminoso. Más allá de los sacramentos reconocidos, el 
símbolo de las cosas espirituales, la señal de que en ese ser 
humano gobierna el Espíritu, es la conciencia clara, capaz de 
certificar sus ideas. Ese rigor y poder mental -la base de todo el 
intelectualismo moderno y de toda la fortaleza de carácter- es la 
verdadera gloria de Dios, el símbolo de su poder en el ser humano. 
Se trata de los efectos del Espíritu de Dios en la vida humana, que 
es <<mover nuestros corazones, alumbrar nuestros entendimientos 
y asegurar nuestras conciencias>> [CC, 86]. Esta fortaleza mental, 
que brota del núcleo más básico de la persona, esta concentración 
atenta en la propia conciencia segura, es la base del estilo de vida 
que fomentará el calvinismo, y su mayor éxito es la autoconciencia 
sencilla con la que expresa este ideal, frente a las infinitas 
discusiones de la metodología escolástica. Esas son las cosas 
sensibles y mundanas que muestran la eficacia del Espíritu. 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



Los sacramentos son necesarios para producir esa conciencia 
segura, sin la que la autoafirmación moderna no puede emprender 
su camino. En este sentido, lo específico de esa autoafirmación es 
que responda a la precisa conciencia de «nuestra flaqueza>>> 
[CC, 97]. No es una autoafirmación que no conozca, como la 
paloma de Kant, las enormes resistencias que tiene que superar, 
las inseguridades que vencer, y que proceden de la fantasía, por lo 
general inspiradora de una autoafirmación narcisista. Los dos 
sacramentos calvinistas, por el contrario, nos hablan de la 
necesidad de no aceptarnos como somos en nuestra soledad, de 
no vivir en continuidad con nuestra vida natural, sino en relación 
con una palabra común. 
La conclusión de este catecismo, que va a tener una influencia 
extraordinaria sobre el destino del cristianismo, es que solo Cristo 
es sacerdote. Solo él celebra su único sacrificio. Solo él justifica al 
género humano. Solo él, por su obediencia, nos hace obedientes, 
como si su gesto fuera el propio nuestro, pues en él obra toda la 
humanidad [CC, 106]. Solo él es sacerdote eterno [CC, 108]. Solo él 
es una persona sagrada. Los demás son pastores y solo tienen una 
función, el cargo público de enseñar [CC, 113]. Toda la estructura 
privilegiada del clero romano se desmorona, pues el pastor no tiene 
la competencia de realizar sacrificio alguno ni repetir la muerte de 
Cristo. Es el propio Cristo a través del Espíritu el que se vincula a 
las almas. Eso es lo que sucede en la Cena. Todas las teorías 
escolásticas, que tenían como finalidad explicar que en la misa se 
celebra de nuevo la Pasión, dejan de tener sentido. Pero por si 
alguien quisiera iniciar un nuevo rumbo especulativo sobre la 
manera en que el Espíritu opera aquí, Calvino se apresta a 
detenerlo. «Es por la virtud incomprensible de su Espíritu>>>> [CC, 
110]. El cristiano es ahora un acontecimiento espiritual. Este es el 
nuevo sentido de la fe, cuyo efecto es el «ponerse a prueba a sí 
mismo» [CC, 112]. Esa prueba constante es una forma de vida. Por 
eso compete también al pastor el discriminar quién se acerca a la 
mesa de forma indigna. Sin embargo, Calvino es extremadamente 
prudente en el uso del poder 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



de excomunión. Las dimensiones externas no reflejan de forma 
perfecta las realidades espirituales. Ni siquiera los hipócritas 
pueden excluirse de la comunión. Por eso la excomunión como 
elemento del poder pastoral no corresponde al pastor, sino a la 
autoridad de la Iglesia entera. De este modo, el catecismo acaba 
en la circularidad perfecta, invocando su propia necesidad y 
justificando la existencia de «orden y policía» [CC, 114] de la 
Iglesia bien regida. Por eso, la codificación de la confesión de fe, 
destinada a la enseñanza mediante este tipo de literatura 
catequética, se convirtió en la base fundamental de la expansión 
del credo calvinista. 

INTRODUCCIÓN AL CATECISMO DE GINEBRA DE JUAN CALVINO



Esta presentación del catecismo de Calvino 
corresponde al párrafo 1 del capítulo VI del 
libro Imperio, Reforma y Modernidad, en su 
volumen III: La revolución práctica de 
Calvino, páginas 387-401. Damos las gracias 
al autor, José Luis Villacañas, y al editor por 
el permiso.
Con este volumen 3º (2025. 820 pág.) se 
culmina el trabajo iniciado en 2017 con la 
edición del primer volumen que 
correspondía a la Revolución intelectual de 
Lutero (622 pág.). El segundo trató de el 
Fracaso de Carlos V y la escisión del mundo 
católico (2020. 510 pág.), todos editados por 
Guillermo Escolar Editor, Madrid.


